

### **Шрила Бхакти Сундар Говинда** Дев-Госвами Махарадж **Поток вдохновения**

http://www.litres.ru/pages/biblio\_book/?art=43254091 Поток вдохновения: ISBN 978-5-98361-069-9

#### Аннотация

Поток, о котором идет речь в заглавии, – слова нашего любящего учителя, Шрилы Бхакти Сундара Говинды Дев-Госвами Махараджа. Он черпает этот поток вдохновения в безграничном океане абсолютной чистоты, гармонии и любви. Слова учителя проникают в самое сердце и наполняют его вдохновением, надеждой и верой, побуждая к служению миру преданности и возвращаясь затем новым потоком вдохновения.

Шрила Говинда Махарадж обрел благословения всех возвышенных вайшнавов и олицетворяет учение Рупануга-сампрадаи. Посвятив Шрилу Говинду Махараджа в отреченный уклад жизни, передав ему пост ачарьи и все полномочия Рупануга-сампрадаи, Шрила Шридхар Махарадж дал ему особое имя: Бхакти Сундар Говинда — «Тот, кто олицетворяет красоту преданности Говинде». Именно это имя наиболее точно отражает суть служения нашего учителя, маха-бхагавата вайшнава, и его наставлений, которые являют душам этого мира красоту преданности Говинде.

## Содержание

| Введение                         |    |
|----------------------------------|----|
| Служение Кришне                  | Ģ  |
| Прославление преданных           | 17 |
| Домашний уют                     | 34 |
| Духовное становление             | 42 |
| Божественная любовь              | 48 |
| Конец ознакомительного фрагмента | 56 |

# Шрила Б. С. Говинда Дев-Госвами Махарадж Поток вдохновения



Шри Чайтанья Сарасват Матх

Основатель-ачарья: Его Божественная Милость Шрила Бхакти Ракшак Шридхар Дев-Госвами Махарадж

Севайте-президент-ачарья: Его Божественная Милость Шрила Бхакти Сундар Говинда Дев-Госвами Махарадж

Электронная версия этой книги издайтся по решению и благословениям ачарьи русской миссии Шри Чайтанья Сарасват Матха Его Божественной Милости Шрилы Бхакти Бимал Авадхута Махараджа

© 2008, издательство Шри Чайтанья Сарасват Матха. Все права принадлежат ачарье русской миссии, Шриле Б. Б. Авадхуту Махараджу

Наши сайты:

harekrishna.ru – официальный сайт Шри Чайтанья Сарасват Матха в России

scsmath.com – официальный международный сайт Шри Чайтанья Сарасват Матха.

saraswati.pro – издания Шри Чайтанья Сарасват Матха. gaudiyadarshan.com – электронные и бумажные публи-

кации трудов ачарьев Шри Чайтанья Сарасват Матха. sridharmaharaj.ru – аудиоархив Шрилы Б. Р. Шридхара

Махараджа govindamaharaj.ru – аудиоархив и видеоархив Шрилы Б.

С. Говинды Дев-Госвами Махараджа. avadhutswami.ru – официальный сайт Шрилы Б. Б. Ава-

дхута Махараджа. youtube.com/BeautyOverPower – официальный канал

Шрилы Б. С. Госвами Махараджа, выдающегося проповедника Шри Чайтанья Сарасват Матха, на английском языке и субтитрами на других языках.



#### Введение

самсара-даванала-лидха-локатранайа карунйа-гханагханатвам праптасйа калйана-гунарнвасйа ванде гурох шрй-чаранаравиндам

Шрила Вишванатха Чакраварти сравнивает милость Гурудева с ливнем, потоком, что гасит лесной пожар — пламя материальных страданий. Пламя беспощадно уничтожает все живое, но потоки благодатного дождя не только гасят огонь — они возрождают, питают, дают рост и силу прекрасным растениям. Облака получают влагу из безграничного океана, и, как бы ни был могуществен пожар, он будет побежден и повсюду обязательно восторжествует новая жизнь.

Такой животворящий поток — слова нашего любящего Учителя, Шрилы Бхакти Сундара Говинды Дев-Госвами Махараджа. Он черпает этот поток вдохновения в безграничном океане абсолютной чистоты, гармонии и любви. Слова Учителя проникают в самое сердце и наполняют его вдохновением, надеждой и верой, побуждая к служению миру преданности и возвращаясь затем новым потоком вдохновения.

Шрила Говинда Махарадж обрел благословения всех возвышенных вайшнавов и олицетворяет учение великой Рупануга-*сампрадаи*.

бое имя: Бхакти Сундар Говинда - «Тот, кто олицетворяет красоту преданности Говинде». Именно это имя наиболее точно отражает суть великого служения нашего Учителя, маха-бхагавата вайшнава, и его наставлений, которые являют

Посвятив Шрилу Говинду Махараджа в отреченный уклад жизни, передав ему пост ачарьи и все полномочия Рупануга-сампрадаи, Шрила Шридхар Махарадж дал ему осо-

душам этого мира красоту преданности Говинде. Издатели

## Служение Кришне

Кришна – Всевышний. Он – Верховная Личность Бога. Существует пять проявлений духовного счастья, пять *рас*, и

каждая из них в полной мере представлена в Нем. Каждый из слуг Кришны находит счастье в служении Ему.

В мире много разных религиозных концепций. Одни предпочитают *шанта-расу* (умиротворение), другие – *дасья-расу* (роль слуги), *сакхья-расу* (дружбу) или *ватсалья-расу* (родительскую любовь). Между тем *мадхура-расу* (отношения возлюбленных) в ее наивысшем проявлении можно встретить только у последователей Шри Чайтаньи Махапрабху.

называл себя сыном, показывая, что Бог – наш отец. Для христиан это высший тип взаимоотношений с Богом, и царством Божьим они считают рай. Так проповедовал людям Христос, и в его учении мы обнаруживаем некоторое сходство с философией вайшнавов. Наш Шрила Гуру Махарадж<sup>1</sup> давал христианству высокую оценку. Однако наша высшая цель – ма-

Например, Иисус Христос называл себя сыном Бога. Он

*дхура-раса*, и достичь ее можно, лишь поклоняясь Кришне. О таком служении не говорится ни в Библии, ни в Ко-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь и далее: Шрила Бхакти Ракшак Шридхар Дев-Госвами Махарадж (за исключением тех случаев, когда из контекста понятно, что речь идет о Шриле Бхактисиддханте Сарасвати Тхакуре).

«Шримад-Бхагаватам», священной книге. Ее превозносил Шри Чайтанья Махапрабху, который подарил миру *расу ма-дхурьи*, сладость божественной любви. Тех праведных душ,

ране, ни в других известных писаниях. О нем поведано в

что оказались во власти этого очарования, влечет к лотосоподобным стопам Шри Чайтаньи Махапрабху, и они начинают поклоняться Господу Кришне. Царство Кришны – Голока. Господь обладает двумя глав-

ными божественными природами, которые называются ма-

дхурья и аударья. В мадхурье Господь вместе со Своими приближенными вечно наслаждается красотой Своей божественной любви. А в аударье Он беспрестанно ищет, как даровать эту божественную радость чистым душам – всем тем, кто Ему предан.

Из Корана мы узнаем о *кходе* и *банде*. *Кхода* значит «Бог», а *банда* – «слуга». Коран рассказывает о подобных взаимоотношениях Бога и души.
В христианстве высшей формой духовных взаимоотноше-

ний являются отношения между Отцом и сыном. В «Песни песней» Соломона лишь вскользь упомянуто о божественном супружестве. В познании Бога все религии, по сути, не выходят за сферу Брахмана – Брахмалоку, которая лишена

многообразия. Между материальным миром и Брахмалокой протекает река Вираджа, а выше Брахмалоки простирается божественный мир Вайкунтхи. Там начинается жизнь в преданности Богу. Так утверждает вайшнавизм.

Когда Шанкарачарья говорит о *нирвишеше*, или *ниракаре*, безликом, бесформенном Боге, он имеет в виду не что иное, как сферу Брахмана. Между тем вайшнавские *шастры* учат, что у Господа есть божественный облик.

Солнце тоже выглядит по-разному, у него много обликов, и не все они доступны нашему восприятию. Можно привести и такой пример. Издали джунгли кажутся лишь бесформенной массой. Однако, войдя в них, мы увидим много де-

ревьев, цветов, птиц, зверей... Все они населяют джунгли.

Так и люди вдалеке от Бога имеют о Нем весьма туманное представление, считая Его бесформенным. Они описывают Его таким, каким видят. Но если мы захотим узнать, каков облик Бога, каков Его мир, мы неминуемо придем к кон-

цепции Вайкунтхалоки. Там берут начало пять *рас* и, постепенно развиваясь, достигают своего апогея на Кришналоке. Кришналока – высшая сфера божественного бытия, как свидетельствует «Шримад-Бхагаватам»:

эте чāмішіа-калах пумсах кршнас ту бхагаван свайам индрари-вйакулам локам мрдайанти йуге йуге («Шримад-Бхагаватам», 1.3.28)

«Воплощения Бога – это либо Его равные по могуществу части, либо части таких частей. В каждую эпоху Господь нисходит в материальный мир, чтобы освободить его от засилья демонов. Но в Своем изначальном облике Господь – это

Кришна, сын Нанды». Все, что открывается нашему духовному взору, все, что несет в себе благодать, берет начало в Кришне. Так учит

«Шримад-Бхагаватам». Всевышний владеет всем. В Нем сосредоточены не только пять главных рас, мукхья-рас, но и расы второстепенные или, как их еще называют, гауна-расы. Все пребывает в Нем, и все в Нем исполнено благодати.

Шри Чайтанья Махапрабху низошел в этот мир, чтобы даровать людям радость духовной жизни. После Него приходили многие из Его возвышенных приверженцев, Его спутников – паршад.

Мы считаем, что на нашу долю выпала великая удача, ведь нашим наставником стал Шрила Бхакти Ракшак Шридхар

Дев-Госвами Махарадж. Вместе с другими вайшнавами мы всеми силами стараемся служить ему. В этом и заключается наше счастье. Я так радуюсь, когда преданные со всего мира приезжают сюда, в Навадвип-*дхаму*, предпочитая духовное мирскому. Наше духовное становление происходит в мире *севы*, божественного служения. Только так мы сможем достичь высшей цели.

Обычно люди избирают пути *кармы* (праведных трудов), *гьяны* (знания), *йоги* (медитации) и прочее. Однако не каждый путь ведет к Абсолюту, хотя все они так или иначе связаны с традицией *бхакти*, преданности. В другом случае они утратили бы смысл, лишились реальной основы существования. В «Шримад Бхагавад-гите» (4.33) Господь Кришна го-

ворит: сарввам кармакхилам партха, джяане парисамапйате

«Венец всякого труда – знание».

тапасвибхйо 'дхико йогй, джйанибхйо 'пи мато 'дхиках кармибхйаш чадхико йогй, тасмад йогй бхаварджуна йогинам апи сарвешам, мад-гатенантаратмана шраддхаван бхаджате йо мам, са ме йуктатамо матах («Бхагавад-гита», 6.46,47)

«Йог превосходит и подвижника, и того, кто поклоняется

Брахману, и того, кто идет путем *кармы*. Так стань же *йогом*, Арджуна. А из всех *йогов* лучшим Я считаю того, кто безраздельно предан Мне и покорен во всем, того, кто служит Мне со всей искренностью».

Так, *джива*, душа, может совершенствоваться в преданном служении до тех пор, пока не обретет безраздельную преданность, *ананья-бхакти*. Она непременно достигнет успеха и с благословения *садху*, *гуру* и вайшнава придет

нет успеха и с олагословения *саоху*, *гуру* и ваишнава придет к служению Верховной Личности Бога.

Служение – это жизнь. Каждый из нас всегда чем-то занят: мы все время думаем, чувствуем и желаем. Природа *дживы*,

души, такова, что она не может находиться в бездействии. И если она действует в духе преданности, тогда это *сева*, служение, и оно способно принести душе наивысшее благо. Поэто-

му мы стараемся жить духовной жизнью под руководством *гуру* и вайшнава. Наша духовная жизнь – это служение Шри

Шри Гуру-Гауранга-Гандхарва-Говиндасундару. Мы живые души, а не мертвая материя. Образование не

имеет большого значения. Сердце поможет понять друг друга. Один юноша приехал к нам из Венгрии. Он не знал языка и не мог с нами разговаривать, не мог сказать даже, что

голоден. Но все равно он был счастлив здесь и прожил у нас больше месяца. Даже если у него и были какие-то трудности, то совсем незначительные. Так вера, upaddxa, становится нашим проводником.

сти, то совсем незначительные. Так вера, *шраддха*, становится нашим проводником.

Гуру Махарадж призывал всех, кто ему предан, служить Господу двадцать четыре часа в сутки. Это позволит нам отстраниться от того, что происходит в обыденной жизни, и

достичь поставленной цели. Некоторые ради результатов в духовной жизни изнуряют себя постами. Тяга к духовному,

конечно, похвальна, но для того, чтобы совершенствоваться, все равно нужно заботиться о бренном теле. Поэтому самый надежный способ – тот, что дал нам Шрила Рупа Госвами: анасактасйа вишайан йатхархам упайуйджатах нирбандхах кршна-самбандхе йуктам ваирагйам

(«Бхакти-расамрита-синдху», 1.2.255) «Юкта-вайрагья – отречение от мира, когда человек бесстрастно принимает все, что благоприятно для преданного

учйате

служения. Главное, чтобы это было связано с Кришной». Смысл заключается в том, что человек, равнодушный к мирскому и ищущий Кришну, отвергает все неблагоприяткилбишаих
бхунджате те тв агхамі папа, йе пачантй атмакаранат
(«Бхагавад-гита», 3.13)<sup>2</sup>

йаджна-ииштаиинах санто, мичйанте

сарва-

ное для преданного служения и принимает все, что такому служению способствует. В этом мире, к примеру, нам не обойтись без пищи. Но нашей пищей должен стать *прасад*,

остатки трапезы Кришны и Махапрабху.

Грех – это проявление майи, иллюзии.

Те, кто готовит пищу для себя, едят один грех. Следует готовить для Божества, для Кришны, Бхагавана, и принимать как милость остатки Его трапезы. Такие преданные неуязвимы для майи. Кали, грех, не затронет их. У каждого из нас,

бесспорно, есть хорошие качества. Душа, джива, безгрешна.

аханкара-ниврттанам кешаво нахи дурагах аханкара-йутанам хи мадхйе парввата-рашайах («Брахма-вайварта-пурана»)
«Кешаву Кришну ишите у тех в ком нет корысти ибо

Шри Прапанна-дживанамритам» (2.5): «Верховный Господь Кешава пребывает с теми, кто свободен от мирских представлений, но самоуверенных эгоистов отделяет от Него преграда, подобная непреодолимому горному хребту», предваряя

которая была предложена Господу. Те же, кто готовят пищу ради того, чтобы самим наслаждаться ею, воистину вкушают один лишь грех».

<sup>3</sup> Шрила Б. Р. Шридхар Дев-Госвами Махарадж приводит этот стих в «Шри Шри Прапанна-дживанамритам» (2.5): «Верховный Господь Кешава пребывает

ет нам видеть тучи, даже когда солнце скрыто. Такова майя. Когда пелена аханкары, ложного эго, затмевает взор, мы не видим Бога. И все же свет, исходящий от Него, позволяет нам видеть майю, а свет дживы, души, – видеть ахан-кару. Подобное понимание раскроет все, и этот путь действительно приведет к цели. его словами: аханкарад-апрапаттих - «Самоутверждающееся эго - единственное, что мешает предаться Господу».

Представление «это мое» навеяно *аханкарой*: «мой сын, мой отец, мой дом». Убеждение в том, что нам что-то принадлежит, – *майя*. Пелена *майи* закрывает от нас Господа, как туча закрывает солнце на небе. Но тучи мы видим благодаря солнечному свету. Только солнечный свет позволя-

### Прославление преданных

Иногда нужно устраивать *иштагоштхи*, собрания преданных, на которых обсуждаются различные важные вопросы или разрешаются возникшие разногласия.

К тому времени, когда я прожил в Шри Чайтанья Сарасват Матхе год или два, мы начали проводить *иштагоштхи* регулярно. Обед заканчивался около часа дня, и с двух до

трех часов у нас проходили *иштагоштхи*, куда обычно приходили все, кто жил в Матхе. Иногда к нам присоединялся Шрила Гуру Махарадж – он всегда знал, как направить нас.

Считается, что преданный – это тот, кто всецело предан Богу. Но в вайшнавизме истинным преданным Кришны считают того, кто безраздельно предан Шри Гуру-вайшнаву. Кришна сам говорит:

йе ме бхакта-джанах партха, не ме бхакташ ча те джанах мад-бхактанам ча йе бхактас, те ме бхакта-тама матах

«Тот, кто предан Мне, – тот не настоящий преданный. Подлинно предан мне тот, кто предан Моему преданному» 4.

Собирая преданных на иштагоштхи, Шрила Гуру Маха-

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Этот стих из «Ади-пураны» приводится в «Шри Чайтаньячаритамрите» (Мадхья-лила, 11.28) и «Лагху-бхагаватамрите» (5.6).

гда между преданными возникали разногласия. Они спорили, какого направления необходимо придерживаться, высказывая различные суждения, и нередко даже оскорбляли друг

друга. Шрила Гуру Махарадж мирил поссорившихся следу-

радж давал нам возможность прославить друг друга. Ино-

ющим образом: он просил их прославлять друг друга. «Расскажи о достоинствах этого преданного», – говорил он. Так Шрила Гуру Махарадж учил нас прославлять вайшнавов и не обращать внимания на их недостатки.

Шрила Гуру Махарадж часто говорил: «Ты не мусорщик. Ты ищущий. Ты ищешь сознание Кришны, и тебе незачем

копаться в грязи. Это муравьи ищут щели, куда можно было бы заползти. Ты же, вместо того чтобы искать прорехи, ищи в вайшнавах только хорошее и следуй достойному примеру. Это будет благом для тебя».

Шрила Гуру Махарадж устраивал иштагоштхи для того,

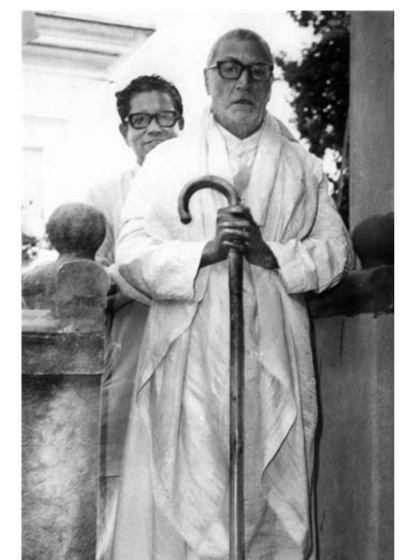
чтобы собрать поссорившихся и дать им возможность прославить друг друга. Они также могли задавать любые вопросы, и Шрила Гуру Махарадж был доволен, когда на эти вопросы отвечал кто-то из преданных. Так он направлял нас в нужное русло. Мы должны быть терпимыми по отношению к другим, смиренными и выражать почтение преданным.

Прочитав «Шри Чайтанья-чаритамриту», мы можем понять *сиддханту*. Но как пройти путь, указанный Шрилой Рупой Госвами и другими Госвами? Об этом мы узнаем из книг Шрилы Гуру Махараджа. Там мы найдем ответы на многие

ный поиск потерявшегося слуги», я сразу вспоминаю о *ли-лах* Кришны, описанных в «Шри Брихад-бхагаватамритам». В книге «Любовный поиск потерявшегося слуги» есть замечательная иллюстрация: Кришна обнимает Своего потерявшегося слугу, Он искал его и рад встрече, и это – тема книги. Только любовь принесет нам все богатство духовного счастья – в материальном мире есть только тень его. В тени не разглядеть всего, не увидеть, откуда все берет начало. В материальном мире всем правит зло, а в мире благодати все –

благо.

вопросы. Мне очень нравятся их названия, однако у меня не было возможности прочесть их все. Когда я слышу: «Любов-



В этом мире внебрачная связь порицаема, но в духовном мире все иначе. Там только один наслаждающийся — Кришна. Остальные делают все, чтобы доставить Ему наслажде-

на. Остальные делают все, чтооы доставить иму наслаждение, поэтому там все исполнено радости и благодати, там все божественно и духовно.

Поиск любимых слуг приносит удовольствие Кришне. В

мире благодати поиск исполнен благодати, им движет любовь. Кришна наслаждается, но Ему чего-то недостает — рядом с Ним нет любимого слуги. У Него есть все, но Он хочет, чтобы и Его пропавший слуга наслаждался вместе с Ним.

лись ею и оказались в этом бренном мире. Мы хотим наслаждаться преходящим и всегда что-то ищем. Мы ищем счастья, но здесь его не найти, и поэтому нам всегда чего-то не хватает. Мы думаем: «Вот будет у меня пять рупий, и я бу-

ду счастлив». Когда же они появляются: «Нет, для полного счастья мне нужно десять рупий», а потом мечтаем уже о ста

Кришна дал нам свободу, но мы неправильно распоряди-

рупиях. Мы ищем богатства (канак), наслаждений (камини) и славы (пратиштхи), но нам все равно чего-то недостает. Кришна говорит:

те тамі бхуктва сварга-локамі вишаламі кийне пунйе мартйа-локамі вишанти
(«Бхагавад-гита», 9.21) 5

<sup>5 «</sup>После того как благочестивые заслуги исчерпываются, их [небожителей] безграничному райскому наслаждению приходит конец, и они рождаются в мире

После множества лет, проведенных в райских наслаждениях, небожители, когда запас их благочестия оскудеет, рождаются среди людей.

а-брахма-бхувана́л лока́х пунар а́вартино 'рджуна («Бхагавад-гита», 8.16) <sup>6</sup>

Обитатели всех планет вселенной, начиная с планеты Господа Брахмы, вовлечены в нескончаемую череду рождений и смертей.

Так мы скитаемся в этом мире, в *брахманде*. Но Кришна ищет нас: «Где же она, та душа, что сделала неправильный выбор?» Он все видит, но ни во что не вмешивается только по одной причине: Он хочет, чтобы каждый из нас по соб-

по одной причине: Он хочет, чтобы каждый из нас по собственной воле служил Ему.
Когда же кто-то из заблудших становится преданным Кришны и, преодолев пучину иллюзии, вступает в мир бо-

Кришна тотчас заключает его в объятия: «Как давно Я не видел тебя. Знаю, цель твоей жизни – служить Мне. Теперь ты вернулся домой. Я так давно ждал этого». Таков Кришна.

жественного служения, особенно в область мадхира-расы,

Ты вернулся домои. Я так давно ждал этого». Таков кришна.

В «Шри Чайтанья-чаритамрите» есть рассказ о том, как

смерти. Жаждущие удовольствий и следующие наставлениям Вед в поклонении

постоянно рождаются и умирают. Те же, кто предаются Мне, Каунтея, не рождаются более».

божествам рождаются и умирают в этом материальном мире, приходят и уходят – и так без конца».  $^6$  «Арджуна, обитатели всех миров, вплоть до планеты Господа Брахмы,

Шри Гопалджи, спрятанный на холме Говардхан, дожидался прихода Мадхавендры Пури. Когда тот пришел, Шри Гопалджи угостил его молоком, а затем явился ему во сне и сказал: «Я все ждал, когда ты придешь, чтобы забрать Меня отсюда и станешь служить Мне. Мне столько всего пришлось пережить: зимой Я страдал от холода, а летом — от жары. Меня никто не кормил. Я голодал и все ждал, когда ты придешь, чтобы вызволить Меня и позаботиться обо Мне».

ом пўрнам адах пўрнам идам пўрнам идам пўрнам удачйате пўрнам эваваши́шйате

ка ни в чем. Единственное, чего Ему не хватает – это любви. «Не хватает» – не совсем верное выражение, ведь все это Его *лилы*, развлечения. Он чувствует, что чего-то недостает, и когда слуги стараются служить Ему, Кришна с радостью принимает их дары и награждает возможностью нового слу-

Господь владеет всем в полной мере, у Него нет недостат-

(«Шри Ишопанишад», обращение) <sup>7</sup>

жения. До тех пор, пока мы добровольно не начнем служить Кришне, Он будет ждать нас – Своих потерявшихся слуг.

Кришну переполняет радость, ликование, – у Него есть

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> «Господь совершенен. Все, что исходит от Него, как и этот мир, наделено всем необходимым, поскольку является полным целым. Все, что исходит из полного целого, также обладает полнотой. И, как полное целое, Господь пребывает в совершенном равновесии, несмотря на то что из Него исходит так много других пелых».

все позитивно, но когда начинается игра, должно появиться нечто «отрицательное». Это «отрицательное» не имеет ничего общего с отрицательным в материальном мире. «Отрицательное» в духовном мире всегда помогает положительному и проявляется лишь в той мере, в какой это необходимо,

все, но такова Его игра. Для Его игры, *лилы*, необходимы противоположности: положительное и отрицательное. Даже в мире позитивного есть нечто «отрицательное», без которого игры не получится, и это «отрицательное» – разлука. Шрила Гуру Махарадж жив и сейчас, он до сих пор рядом, но он невидим для нас. Мы испытываем горечь разлуки, но в этом есть и нечто положительное. В мире позитивного

Единение в разлуке – высший идеал духовного мира. В играх Верховной Личности Бога разлука приносит все больше и больше блаженства.

кршӊамайй – кршӊа йа̄ра бхитаре ба̄хире йа̄ніха̄ йа̄ніха̄ нетра паде та̄ніха̄ кршӊа спхуре («Шри Чайтанья-чаритамрита», Ади-лила, 4.85) <sup>8</sup>

принимая форму разлуки.

Радхарани не теряет Кришну из виду, даже когда Он прячется от Hee. Она всегда с Кришной, Она не может без Hero.

Единение в разлуке – высшая цель жизни. Преданные, конечно же, счастливы рядом с Кришной, но еще большее счастье приходит через разлуку. Это происходит в Кришна-*ли*-

стье приходит через разлуку. Это происходит в Кришна-*ли*
<sup>8</sup> «"Кришна-майи" означает "Та, для которой Кришна внутри и вне всего". Куда Она ни бросит взгляд, повсюду видит Кришну».

ле: гопи прожили в разлуке с Кришной целых сто лет. Это непостижимо для нас, невозможно себе представить, но и не стоит этого делать. Иногда близкое общение не является благом.

Однажды Рупа Госвами Прабху пригласил Санатану Госвами, чтобы угостить его сладким рисом. Но когда Санатана Госвами узнал, что рис и молоко принесла сама Шримати Радхарани, он очень огорчился: «Мы боготворим Ее и счаст-

желание Рупы, старается служить нам». Возвышенные души не стремятся увидеть Кришну. Рагхунатх Дас Госвами говорил: «Зачем мне Кришна? Я мечтаю

ливы оказать Ей даже самое скромное служение. А Она, зная

служить Тебе, Радхарани, и если Ты позволишь мне это, других желаний у меня не останется. Иначе я не хочу служить даже самому Кришне».

Именно поэтому гаудия-вайшнавов, в особенности тех,

кто принадлежит к Рупануга-*сампрадае*, не вдохновляет пример Мирабаи. Она говорит, что связана непосредственно с Кришной, однако *гаудия*-вайшнавы считают себя слугами слуг тех, кто служит Радхарани. Мы принадлежим к этой традиции, и этот путь ведет к вершинам духовной жизни.

Когда истинные вайшнавы видят Кришну, они думают, что это иллюзия и не испытывают радости. Махапрабху плакал, не в силах вынести разлуку с Кришной, и говорил:

на према-гандхо 'сти дарапи ме харау

## крандāми саубхāгйа-бхарам пракāш́итум («Шри Чайтанья-чаритамрита», Мадхья-лила, 2.45)

«Что Я могу дать Кришне? Я не испытываю подлинной любви к Нему. Почему же тогда Я плачу? Это показные эмоции, а не настоящая любовь – будь она настоящей, Я бы не смог жить без Него и умер бы от разлуки. Но Я все еще живу».

Когда вайшнавы видят Кришну, они не верят своим гла-

зам: «Я не достоин, я не могу видеть Его. Мне, должно быть, привиделось. Я желаю совсем не этого». Они хотят видеть Кришну рядом с Радхарани, видеть настоящего Кришну. С Ней Он безгранично счастлив. И наша цель – видеть такого Кришну.

Это наш идеал, однако Кришну и Его *лилы* можно увидеть в разных местах: Двараке, Матхуре, Хастинапуре... Он всегда там, где проходят Его *лилы*, но *гаудия*-вайшнавов эти места особенно не привлекают. Им незачем идти в Двараку, Хастинапур и даже в Матхуру. Они не стремятся посетить те места, где Кришна являл Свои игры. Идеалы Рупануга*сам*-

прадаи высоки, а у последователей этой традиции — особое настроение. Шрила Гуру Махарадж тщательно оберегал эти идеалы.

Много лет назад мы стали водить группы паломников по святым местам Индии, чтобы привлечь искренних людей и средства для служения Матху. Мы начали с парикрамы в Пу-

рушоттама-дхаме. Тексты для путеводителей составлялись

под руководством Шрилы Гуру Махараджа, и он был очень строг в отношении того, чтобы они соответствовали духу Рупануга-*сампрадаи*.
Позднее мы решили отправиться в паломничество в Ба-

дарикашрам. Это обитель Нара-Нараяны, но как она связана с гаудия-вайшнавами? Никакой прямой связи тут нет. И все

же мы хотели включить Бадарикашрам в маршрут: это привлекло бы паломников и пошло бы на пользу Матху. Поэтому я обратился к Шриле Гуру Махараджу: «Подскажите, как связать паломничество в Бадарикашрам с традициями нашей сампрадаи?» Шрила Гуру Махарадж сказал, что недалеко от Бадарикашрама есть пещера, где живет Вьясадев. «Если хотите, чтобы паломничество стало служением Матху, ни в коем случае не нарушайте традиций гаудия-вайшнавов. Укажите в путеводителе пещеру Вьясадева». Он велел написать о паломничестве Нитьянанды Прабху, об ашраме Ведавьяса и о Шукадеве Госвами как о причинах нашего путеше-

Когда я запланировал паломничество в Двараку, Шрила Гуру Махарадж сказал, что мы обязательно должны побывать и на Курукшетре, иначе мы нарушим традиции гаудиявайшнавов. Шрила Гуру Махарадж никому не позволял нарушать традиции Рупануга-сампрадаи ради какой-либо другой сампрадаи. Мы принадлежим к Рупануга-сампрадае и не должны изменять избранному пути, следуя иным воззрениям.

ствия в Бадарикашрам.



всего. Кришна, возглавлявший тогда династию Ядавов, прибыл на Курукшетру вместе со всеми Своими женами. На них были прекрасные одежды и украшения. А гопи, одетые бедно и незатейливо, думали про себя: «Они наслаждаются в Его обществе, но ведь это же наш Кришна. Он нужен нам, но не таким, каким видим Его сейчас».

*Гопи* отправились на Курукшетру, но ради чего? Курукшетра – место, где разлука с Кришной переживается острее

Шримати Радхарани переполняли чувства: «Кришна перед нами, мы наконец-то встретились с Ним. Я все та же, прежняя Радхарани, и встреча наша происходит наяву, но она почему-то не приносит Мне радости».

Здесь же на Курукшетре произошла *раса-лила*, но вот что переживала Радхарани: «Мы вновь рядом с Кришной и вновь танцуем с Ним, но Мне так горько и безрадостно. А чему радоваться? Если бы Кришна отправился с нами к Ямуне, и мы как прежде танцевали на ее берегах, тогда Я была бы по-настоящему счастлива».

Подобным же настроением была проникнута проповедь, начатая Шрилой Бхактисиддхантой Сарасвати Тхакуром, а затем продолженная Шрилой Бхактиведантой Свами Махараджем. После ухода Шрилы Сарасвати Тхакура рулевым на

его корабле стал Шрила Гуру Махарадж – именно он взял в свои крепкие и надежные руки штурвал *сампрадаи*. Поэтому все его духовные братья искали общения с ним. Они

помочь каждому. Он пользовался всеобщим уважением. На его *самадхимандире* написано, что он – хранитель сокровищ, и сам *мандир* подобен сокровищнице.

Прочтите путеводитель к любой из организованных нами *парикрам*: по Западной или Южной Индии, в Бадарикашрам, и вы увидите, как Шрила Гуру Махарадж связывал каждую из них с традициями нашей *сампрадаи*. Чтобы не сбиться с пути, мы должны во всем полагаться на эти традиции. Шри-

ла Гуру Махарадж всегда предостерегал: никогда не сворачивайте с избранного пути. Вести за собой других в нашей

сампрадае – дело нелегкое.

Кришны.

приходили к Шриле Гуру Махараджу, потому что теперь он представлял Рупануга-*сампрадаю*. Он не только руководил ею, но и вел за собой всех, кто принадлежал к ней, стараясь

Гопа Кумар путешествовал по различным уровням духовного мира, пока не достиг Враджа-дхамы. Только там он обрел то, что искал. Кришна заключил его в объятия и сказал: «Как долго Я тебя ждал. Теперь Я счастлив». И оба они лишились чувств – Кришна и Его преданный. Таково сердце

делят с Ним ложе, ведут беседы, служат Ему, но часто жалуются: «Мы преклоняемся перед Кришной, но настоящего Кришну мы не знаем. Мы служим Ему, но Его мысли далеки от нас. Мы чувствуем, что чего-то не достает». Эти слова выражают их чувства.

С Кришной не всегда могут общаться даже Его жены. Они

Кришна всегда стремится к чему-то редкому. Его не привлекает то, что дается легко. Такова Его природа. Это качество мы встречаем и у обитателей этого мира.

У меня не хватает времени читать священные писания. Они могут быть неправильно поняты нами, но если нам до-

ведется встретить чистого сердцем вайшнава, духовного на-

ставника, тогда никто и ничто не собьет нас с истинного пути. Кришна, Вьясадев и многие Их последователи обращаются к нам со страниц писаний с советом: «Ищите общения

с истинным вайшнавом и старайтесь служить ему» 9. Самостоятельно изучая писания, вы непременно запутаетесь, иначе Махапрабху не дал бы наставление: «Читайте "Шримад-Бхагаватам" с вайшнавом, которому известен его

истинный смысл $^{10}$ . Верные слуги Шрилы Гуру Махараджа – настоящее богат-

ние» («Шримад Бхагавадгита», 4.34).  $^{10}$  Сварупа Дамодар Госвами, один из ближайших сподвижников Шримана Махапрабху, сказал бенгальскому поэту следующее:йаха, бхагавата пада ваишнавера стхане эканта ашірайа кара чаитанйа-чаране «Если ты хочешь понять

"Шримад-Бхагаватам", то должен обратиться к достигшему духовной реализации вайшнаву и слушать "Шримад-Бхагаватам" от него. Ты сможешь сделать это, когда полностью примешь прибежище лотосоподобных стоп Шри Чайтаньи Ма-

хапрабху» («Шри Чайтанья-чаритамрита», Антья-лила, 5.131).

<sup>9</sup> Так, Господь Кришна обращается к Арджуне с такими словами:тад виддхи пранипатена, парипрашнена севайа упадекшйанти те джйанам, джйанинас таттва-даршинах «Ты сможешь обрести это знание, лишь удовлетворив истин-

ного духовного учителя, предлагая поклоны, смиренно вопрошая и искренне служа ему. Великие, духовно зрелые души, наделенные непосредственным восприятием Высшей Абсолютной Истины, раскроют тебе это божественное зна-

знаться, я сам нуждаюсь в общении с вами. Вы даете мне духовную пищу. Когда я вижу вас, я думаю: «Теперь у меня есть служение». Одиночество не приносит блага – и мне так же, как другим. Нет сомнений, что мы всегда стараемся слу-

жить, но если порой в нашем служении возникают тревоги и огорчения, рядом с преданными даже они вселяют надежду и приносят счастье. Каждый нуждается в отдыхе, я же отды-

ство Шри Чайтанья Сарасват Матха. Подлинное богатство – это преданные, и я стараюсь служить вам, чем могу. При-

хаю, когда меня окружают преданные.

Шрила Гуру Махарадж очень доволен тем, что каждое утро мы ведем философские беседы на английском языке в его самадхи-мандире «Храм единения в разлуке». Этот храм построен для того, чтобы служить в нем Шриле Гуру Махараджу, а не для того, чтобы им любоваться. Настоящее служение – это прославление вайшнавов, возглавляемых им и его сподвижниками. Мы будем и впредь каждый день собираться здесь и слушать, как последователи и преданные Шрилы Гуру Махараджа прославляют его.

### Домашний уют

**Вопрос:** В «Шримад Бхагавад-гите» говорится о том, что в духовном мире *джива*, душа, совершенна, а в материальном – ей свойственно ошибаться. В связи с этим у меня вопрос: каким образом непогрешимая душа перестает быть совершенной и оказывается в материальном мире?

Шрила Бхакти Сундар Говинда Дев-Госвами Маха-

**радж:** Существуют духовный и материальный миры, а между — разделяющая их промежуточная сфера. Джива-шакти принадлежит к пограничной, промежуточной энергии Господа. Существуют майя-шакти, джива-шакти и свару-па-шакти. Майя-шакти — это энергия материального мира, сварупа-шакти — энергия духовного мира, а дживы происходят из пограничной энергии Господа, из джива-шакти.

Изначально души исходят именно из *джива-шакти*, и большинство из них в согласии со своей природой обращает взор к свету и устремляется в духовный мир. Но некоторые души – и, к несчастью, мы с вами относимся к их числу – смотрят в сторону мира материи. Он манит, притягивает их к себе, однако количество таких душ очень незначительно.

Неизмеримо больше душ направляется в духовный мир. Те, кто обращает взор на мир *майи*, думают: «Мы исполнены света. Но, оказывается, есть еще и мир тьмы, и мы

его повелители». Все их несчастье заключается в этом. Оча-

уходят туда. В материальный мир приходит лишь незначительное число душ, и хотя их мириады, это совсем немного по сравнению с численностью обитателей духовного мира. В этом мире пребывают не только падшие души, но иногда сюда приходят и обитатели духовного мира – их ни в коем случае нельзя причислять к падшим. Среди них *садху*,

гуру, вайшнавы, Бхагаван и Его многочисленные *аватары*. Они приходят сюда для того, чтобы забрать *джив* с собой, в мир света. Тот, кто однажды оказался в духовном мире, уже никогда более не вернется в мир материи, не станет падшей душой. Однако по воле Кришны обитатели духовного

рованные *майей*, они отправляются в ее царство. *Дэкивы* выходят из пограничной области. Они необычайно малы, и часть их прельщается *майей*, несмотря на то что подавляющее большинство душ влечет к свету, в духовный мир, и они

мира иногда нисходят сюда ради спасения падших душ. Те, кто служит в божественном мире, обычно не возвращаются в материальный мир. И если кто-то из них приходит сюда по воле Кришны, это нельзя считать падением.

Вспомним Джая и Виджая. Они были стражами у ворот Вайкунтхи, но оказались здесь. Все это случилось по воле Кришны, и они вернулись обратно, в духовный мир.

Те, кто живет в духовном мире, и те, кто отправляется ту-

 $^{11}$  Цитируется часть стиха «Бхагавад-гиты» (15.6):на тад бх $\bar{a}$ сайате с $\bar{y}$ рйо, на

да из материального, никогда не оказываются в мире материи:  $\ddot{u}a\partial$  гатва на нивартанте<sup>11</sup>. Обитатели духовного мира

піапіанко на паваках, йад гатва на нивартанте тад дхама парамам мама «Моя святая обитель – это место, достигнув которого предавшиеся души уже никогда не покинут его. В Моей самосияющей высшей обители нет необходимости ни в солнце, ни в луне, ни в огне».

приходят в материальный мир только за тем, чтобы спасти падших и забрать их с собой. Здесь живут падшие души, а обитатели божественного мира никогда не станут ими. Единственное, что приводит их сюда, – это воля Кришны. В том мире все совершается по воле Кришны – даже неблаговидные дела и поступки. Обитатели материального мира могут

попасть в духовный мир, и сюда они уже не вернутся.



По желанию Господа в этой сфере бытия могут оказаться не только совершенные души, но и сам божественный мир. Кришна приходит сюда со Своим миром и играет, но эти игры божественны. Божественность подразумевает безграничность. По Своей воле Кришна может отправиться куда угодно и совершить что угодно, Он может низойти и в этот мир. Кришна способен раздвинуть или сдвинуть любые границы, для Него нет невозможного – в этом и проявляется Его божественность. Те, кто не является обитателем духовного мира, подвержены греху, даже если их влечет духовный мир. Не поднявшись до уровня маха-бхагаваты, душа в любой момент может пасть и оказаться в мире иллюзии. Маха-бхагаваты тоже падают, кроме тех, кто достиг духовного мира. Когда ду-

майадхйакшена пракртих суйате са-чарачарам («Бхагавад-гита», 9.10) <sup>12</sup>

материальным.

Майя, сфера материи, всегда подобна тени. Но разделительная среда между майей и сферой духа присутствует все-

ховный мир нисходит сюда, кажется, что его покрывает материя, но это не так – духовное никогда не смешивается с

ствует граница, *татастха-шакти*, – из нее по воле Кришны исходят *дживы*, когда Господь бросает на нее взгляд. *Тал-лингам бхагаван шамбхур*<sup>13</sup>: Кришна бросает взгляд на *джива-шакти*, и она тотчас же приходит в движение. Хотя изначально этот луч исходит от Кришны, в действительности он – от Нараяны. Кришна не заинтересован в этом. Он играет в Своем мире и материальный мир Ему неинтересен. Все, исходящее из Него, духовно и напрямую не связано с *майей*<sup>14</sup>. Между ними всегда пребывает Нараяна, Господь Вишну.

Высшая область духовного мира – это Кришналока, нижняя – Брахмалока, а между ними – обитель Вишну, Нараяны

гда – свет и тень не смешиваются. Между ними всегда суще-

надакашайи Вишну, *пуруша-аватары*, *лила-аватары*, *юга-аватары* и многие другие. Их миры духовны и безграничны. Нрисимхадев также пребывает в безграничном божественном мире, но мы не способны себе этого даже представить. Это мир *ачинтья-шакти*, мир, находящийся за пределами

и многочисленных аватар Кришны. Там пребывают Кара-

мир Он соединяется со Своей собственной нематериальной энергией, имя которой Рама. И наслаждение Его – в форме брошенного им взгляда, насыщенного энергией времени, – косвенное» («Шри Брахма-самхита», 5.7).

 <sup>13 «</sup>Брахма-самхита», 5.8.
 14 майайа 'рамаманасйа на вийогас тайа саха атмана рамайа реме тйакта-калам сисркшайа «Кришна – беспристрастный повелитель обманчивой природы – майи. Он не связан со Своей внешней энергией. И все же майя не полностью отделена от Высшей Абсолютной Истины – Кришны. В Своем желании сотворить

пракрити, и потому непостижимый для нас. Кришна может есть не только ртом, но и другими частя-

ся невозможным, однако в мире духовном все обстоит именно так. Духовный мир безграничен. Мир, в котором живут Рамачандра и другие воплощения Кришны, – это духовный мир, не имеющий границ. В нем все божественно, мы же не способны это даже вообразить. Ачинтья: все эти миры безграничны, и наш скудный ум не способен осознать это. Но преданный видит все в подлинном свете, поскольку обладает непоколебимой верой. Кришна говорит: – Это веревка. - Конечно, веревка, - соглашается с Ним преданный. - Нет, это змея, - заявляет Кришна.

ми тела. Обитателям материального мира это представляет-

– Да, змея, – вторит преданный.

В настоящее время мы лишены духовного знания, но когда покров иллюзии спадет, по милости Кришны мы увидим все в истинном свете. Бывает, что в мыслях мы переносимся на другой конец света и размышляем о том, что там происходит, но мир божественный недосягаем для человеческого

ума. Те, кто видит его, иногда думают, что находятся слишком близко и не могут разглядеть всего, поэтому предпочитают отойти на расстояние. Если газету держать у самых глаз, невозможно разглядеть, что в ней написано. Прочесть текст можно только с определенного расстояния.

Во всем необходим верный подход. Может быть, нам хо-

шение на вход, тогда можно будет увидеть все своими глазами. Все прояснится, как только мы начнем повторять Харе Кришна маха-мантру без оскорблений. Иначе мы никогда не постигнем безграничность божественного мира. Когда вы поверите, что сможете сделать для Кришны гирлянду из вершин Гималаев или всех гор мира, или поверите, что способны связать слона веревкой из паутины, тогда вам хотя бы отчасти станет ясна природа божественной сферы бытия. Поэтому, вместо того чтобы предаваться размышлениям, лучше уделить все внимание мантре Харе Кришна и стараться воспевать ее должным образом. Поскольку это и есть тот путь, что приведет нас в духовный мир, наша единственная надежда.

чется увидеть, что происходит во Вриндаване, но у нас нет такой возможности. Рассветы и закаты там, как и все остальное, духовны. Сначала нужно попасть туда, получить разре-

## Духовное становление

нахам тиш́тхами ваикунтхе йогинам хрдайе на ча мад-бхактах йатра гайанти татра тиштхами нарада («Падма-пурана»)

Господь говорит: «Я пребываю не на Вайкунтхе и не в сердце *йога* – Я там, где Мои преданные воспевают Мою славу».

Кришну нужно искать там, где Его прославляют те, кто Ему предан. Поэтому самое главное в жизни каждого из нас – общение с преданными. Стремитесь туда, где преданные Кришны изо дня в день воспевают Его имена. Это вид-дхи-марга – регулируемое преданное служение, и, следуя виддхи, ежедневно занимаясь духовной практикой, мы упорядочим свою жизнь.

Шрила Прабхупада Сарасвати Тхакур в своей проповеди говорил:

мāтала хариджана кūрттана ранге, пуджала рāга-патха гаурава-бханге

Эта *шлока* написана над входом в *нат-мандир* в Шри Чайтанья Сарасват Матхе, а позже там появился барельеф, рас-

Если мы считаем себя *гопи*, то находимся во власти обмана. Мы можем лишь стать слугами *гопи*, а метод – *шраванам* и *киртанам*. Жизнь в подлинном *бхаджане* под руководством *садху* начнется для нас, только когда мы утвердим-

служения, следуя предписаниям Вед.

крывающий ее смысл<sup>15</sup>. *Гаурава-бханге* означает, что существуют некие правила и предписания. Мы будем с благоговением поклоняться *рага-патхе*, пути спонтанного любовного

ся на уровне полного самопредания.

Вопрос: Каков смысл выражения гаурава-бханге?

Шрила Говинда Махарадж: Гаурава означает виддхи.

Божество *гауравы* – Нараяна. *Гаурава-бханге* – это почитаемые нами предписания Вед, и, следуя им, мы неизменно преклоняемся перед *рага-маргой*. *Рагамарга* – очень высокая ступень. Почему? Потому что на том уровне все прони-

зано любовью и привязанностью к Кришне, все зиждется на них. Там Кришне служат только из любви.

Вопрос: Где в приведенном вами стихе ссылка на *гаура*-

ва-бханге и виддхи? **Шрила Говинда Махарадж:** *Матала хариджана кирттана ранге*. Цель нашей жизни — это *пуджала рага-патха гаурава-бханге*. *Киртан* — это первая и последняя ступени на этом пути. *Киртан* вознесет нас с низшей ступе-

в обществе истинных преданных».

<sup>15 «</sup>Мы будем поклоняться *рага-марге*, безраздельной и самоотверженной преданности Богу, как идеалу, с глубочайшим почтением, всегда совершая *киртан* 

ни на высочайшую, поднимет до высот *рага-марги*. С *кирта*на начнется наше духовное становление. Шри Чайтанья Махапрабху говорил:

йаджнаих санкирттана-прайаир

иаожнаих санкирттана-працаир йаджанти хи су-медхасах («Шримад-Бхагаватам», 11.5.32) <sup>16</sup>

*Йаджанти* – это то же, что и *бхаджанти*: мы поклоняемся Махапрабху, повторяя Харе Кришна *маха-мантру* и участвуя в Его движении *санкиртаны*.

**Вопрос:** Я всегда думал, что стих «матала харид-жана кирттана ранге» означает, что наш высший идеал – рага-марга, мы же благоговеем перед ним в отдалении, понимая, что находимся сейчас на более низкой ступени.

не темного цвета, Он сам Кришна. Ему сопутствуют спутники, слуги, оружие и близкое окружение».

श्रीत श्रीधर स्वामी सेवाश्रम दसिक्सा वसिक्स • (मथुरा)

**Шрила Говинда Махарадж:** *Рага-марга* неизмеримо выше того уровня, на котором находимся мы. Мы должны думать так, иначе опустимся до *сахаджии*. Называть кого-то *гопи* – это настоящая *сахаджия*, подражательство, и больше

ничего. Но сказать, что кто-то похож на *гопи*, – совсем другое дело. У нас могут быть свои представления о том, как

выглядят *гопи*, и, если нам кажется, что какая-то девушка или женщина похожа на *гопи*, это не *сахаджия*. Однако мы не вправе считать ее *гопи*, потому что, тем самым, мы неизбежно опускаемся до материалистического уровня. Конечно, кто-то может говорить подобным образом, мы же не вправе даже упоминать имена *гопи*. В «Шримад-Бхага-

же не вправе даже упоминать имена гопи. В «Шримад-Бхагаватам» Шукадев Госвами ни разу не упомянул имени Шримати Радхарани – так он хотел уберечь своих слушателей от сахаджии. Ведь среди тех, кто присутствовал при его беседе с Махараджем Парикшитом, было немало таких, кто бы неправильно его понял, назови он имена Шримати Радхарани и Ее приближенных.

Те, кто не способен понять беседы на столь возвышенные темы, быстро становятся жертвами *сахаджии*. Ради их блага Шукадев Госвами не назвал имен Шримати Радхарани, Лалиты Деви, Вишакхи и других *гопи*. Их открыл нам в своих произведениях Шрила Бхактивинод Тхакур. Он дал общие объяснения, сказав: «Этот стих произнесла Шримати Радхарани, а это слова Лалиты Деви», и так далее.

расстоянии, а сейчас мы должны служить преданным той сферы и воспевать *маха-мантру* вместе с другими преданными. Это самый надежный путь, путь к истинному совершенству в сознании Кришны.

Итак, поклоняться рага-марге нужно на почтительном

## Божественная любовь

Духовное общение – вот что необходимо для того, чтобы мы все больше и больше стремились к Богу. Без этого нам не достичь высот духовной жизни. Подобное общение поло-

жит начало нашим отношениям с посланниками духовной сферы, благодаря чему мы устремимся к Богу. Прежде всего,

нам необходимы *гуру* и вайшнавы, те, кто предан Богу, иначе мы никогда не соприкоснемся с подлинной любовью. Чтобы любовь пришла к нам, мы должны научиться дорожить *гуру* и вайшнавами. Только тогда мы сможем духовно расти. Адау шраддха татах садху-санго 'тхо бхаджана-крийа, тато 'нартха-нивриттих сйат тато ништха<sup>17</sup>.

Сначала ништха, непоколебимая вера, а затем ручи, вкус

к служению, пробудят в нас влечение к Богу. Отношения с Божественным всегда тесно связаны с cadxy-cahzoй, общением со святыми и преданными Господа, но прежде необходима mpaddxa, начальная вера. Когда она окрепнет, мы начнем искать общества cadxy (святого), и в общении с ним, преданно служа ему и избавляясь от пороков, испытаем божествен-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> «[Существуют разные стадии проявления *премы*:] Сначала *шраддха*, то есть вера; затем *садху-санга*, или общение со святыми; после этого *бхаджана-крия*, или духовная практика; затем *анартха-нивритти*, то есть прекращение оскорблений или устранение препятствий; затем *ништха* – устойчивость, за которой идет *ручи* – вкус» («Бхакти-расамрита-синдху», 1.4.15).

жизни: иногда люди становятся добрыми друзьями с первого же дня знакомства, их словно влечет друг к другу. То же самое может случиться и в духовной жизни, однако для этого необходимо *сукрити*, запас благочестия из прошлых жизней.

Тому, кто только вступил на духовный путь и следует *садхане*, необходимо общаться с преданными и *садху*. Сначала это общение разовьет в сердце почтение к Божественному, а затем – настоящую жажду Его. Пока жажды нет, любовь к

Затем, очистившись от скверны, мы обретем постоянство в служении и тогда познаем *ручи*, вкус к Божественному. *Ручи* – начало отношений с Богом, основанных на любви. Однако все это приходит благодаря общению с теми, кто свят

Богу будет скрыта в глубине нашего сердца.

ное чувство любви. Она придет к нам свыше. Но прежде необходимо преодолеть несколько ступеней духовного становления. Бывает и так, что влечение к Богу приходит сразу, ведь семя любви скрыто в сердце каждого и может прорасти без видимой причины. Мы встречаем это и в повседневной

и предан Господу. Без этого общения служение Богу невозможно. Духовно незрелый человек не способен к истинному служению. Его ум блуждает, и он принимает несовершенное за совершенство. Он живет в мире иллюзии, и потому не может самозабвенно служить Богу. Конечно, благодаря духовным заслугам, приобретенным в прошлом, человек может совершать какое-то служение, однако в большинстве случа-

дух, бесконечен, однако наши представления о бесконечном весьма ограничены. Самое большее, что мы можем вообразить, – это космос. Но подобные представления не примени-

мы к Божественному! Духовный мир абсолютно независим и недосягаем для человеческого восприятия. Следуя своим

*Анор анийан махато махийан* <sup>18</sup>. Мы говорим: Брахман,

ев он будет обманут иллюзией.

представлениям, мы чаще всего встаем на неверный путь. Поэтому нам необходима *садху-санга*, духовное общение. Существуют два вида *садху-санги*. Если рядом нет *садху*, нам помогут священные писания. Но если у нас есть возмож-

нам помогут священные писания. Но если у нас есть возможность общаться с cadxy, под его руководством мы устремимся к божественной цели и достигнем ее. Влечение к Богу чувствуют не все, а только те, у кого есть

Влечение к Богу чувствуют не все, а только те, у кого есть *сукрити*, запас благочестия. Если *сукрити* велико, они смогут преодолеть сразу три ступени духовного пути, следующие за *садху-сангой*. Но это совершенно особый случай. Наш

щие за *садху-сангой*. Но это совершенно особый случай. Наш Гуру Махарадж говорил о влечении, любви, однако нужно знать, что он подразумевал под этим.

Любовь можно встретить повсюду: и в высших, и в низ-

люоовь можно встретить повсюду. и в высших, и в низших сферах бытия. Если кто-то хочет накормить другого – это тоже проявление любви. Это доставляет ему удовольствие. Он радуется, когда видит, что принимают его угощение. Другой пример: еще до рождения ребенка мать чувству-

ет, что ее сердце наполняется нежностью к нему. Для того чтобы возникла любовь к Богу, необходимо установить с Ним доверительные и устойчивые взаимоотноше-

ния, и в этом поможет садху-санга. С людьми нас связывают разные отношения, и они накладывают отпечаток на наши

чувства, которые мы испытываем к ним. Иногда люди даже не знают, что они родственники, но испытывают друг к другу родственные чувства. Наш Гуру Махарадж говорил: «Добродетельный разум,

дхарма-буддхи, поможет обуздать чувства и поможет установить взаимоотношения с высшей сферой бытия». Если мы сохраним добродетель, у нас появится влечение к высшей сфере.

Например, я знаю, что лекарство горькое на вкус, поэтому мои чувства отвергают его. Но разум даст мне больше,

чем чувства, он скажет: «Прими лекарство, и ты поправишься». И вот уже горькое лекарство не вызывает в нас оттор-

жения. Добродетельный разум – залог правильного восприятия. «Махабхарата» учит, что когда жажда взаимоотношений с Богом недостаточно сильна в нас, установить их поможет добродетельный разум. Он всегда с нами. Да, сейчас мы в материальном мире,

мире иллюзии, но добродетель не покидает нас даже здесь, иначе бы в нашей жизни царил хаос. Наша жизнь не беспорядочна - мы пытаемся жить разумно. Если кто-то мчится мне навстречу, и я не уступаю дорогу, то обязательно столкнусь с ним. Так подсказывает мне *дхарма-буддхи*. Если влечение к Богу не приходит, измените свое восприятие. Шрила Гуру Махарадж иногда настаивал на своем пла-

ятие. Шрила Гуру Махарадж иногда настаивал на своем плане действий, объясняя, чего ждет от нас, но мы не понимали его рассуждений и возражали ему. И все же, повинуясь доб-

родетели, мы выполняли его указания. А когда убеждались в его правоте, каждый думал: «Как много хорошего для меня

сделал Гуру Махарадж!» Так было неоднократно. *Садху-санга*, если мы обретем ее, очистит наши сердца и принесет замечательные плоды. Но все зависит от *шраддхи*,

веры. *Адау шраддха татах садху-санго*. Сначала нужна вера, и только тогда у нас появится возможность общения со святыми людьми. В переводе *шраддха* – это не просто вера, а вера, основанная на любви.

Это относится и к воспеванию Святого Имени. Мы про-

износим Харе Кришна маха-мантру, но что это: подлинное Имя или просто гортанные звуки? Очень хорошо об этом сказал Шрила Рупа Госвами: атах шри кришна-нама-ди на бхавед грахйам индрийаих. Как следует повторять Свя-

тое Имя? Севонмукхе хи джихва-дау свайам эва спхуратий адах<sup>19</sup>: Имя откроет Себя нам. Кришна, удовлетворенный нашим служением, решит: «Вот сцена для Моего танца». Если мы полготовим ее. Он с радостью явится у нас на языке и

к обеим строкам процитированного стиха].

жению. Сева значит «служение». Мы должны гореть желанием и готовностью служить. И когда это желание станет достаточно сильным, Святое Имя воцарится в наших сердцах. Многие утверждают, что получили духовное посвящение, но так ли это на самом деле?

Шрила Гуру Махарадж придавал большое значение слу-

станет танцевать. Не надейтесь пленить Святое Имя материальными звуками, слетающими с вашего языка. Святое Имя божественно и непостижимо материальными чувствами.

дйкша-кале бхакта каре атма-самарпана сеи кале крина таре каре атма-сама («Шри Чайтанья-чаритамрита», Антья-лила, 4.192) <sup>20</sup> Истинный гуру неотличен от Кришны, и когда ученик по-

лучает у него посвящение, Кришна берет его под Свое по-

В «Шри Чайтанья-чаритамрите» сказано:

кровительство. И тогда ученик очищается от всего мирского. *Атма-сама* означает «трансцендентный», «надмирный». Кришна поднимает его над миром. Когда ученик вручает себя *гуру*, Кришна делает его трансцендентным. *Сеи деха каре тара чид-ананда-майа*<sup>21</sup>: внешне он остается прежним,

но так только кажется. Отныне у него божественный облик.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> «Во время духовного посвящения, когда преданный полностью вручает себя Господу, Кришна признает его неотличным от Себя».

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> «Когда преданный благодаря самопреданию обретает духовное существование, он начинает служить лотосоподобным стопам Господа, пребывая в трансцендентном теле» («Шри Чайтанья-чаритамрита», Антья-лила, 4.193).

Сеи деха означает «то тело», тело его становится трансцендентным. Апракрита-дехе кришна-чарана бхаджайа<sup>22</sup>: по-

сле этого ученик приступает к бхаджану, служению Богу, и

Мы видим его перед собой, но его тело уже нематериально.

Кришна принимает его служение.

<sup>24</sup> «Способный даровать семя любви».

Так что же из этого следует? Если кажется, что с нами ничего подобного не происходит, должны ли мы отказаться от духовного посвящения? Нет. В другом месте «Шри Чайтанья-чаритамриты» сказано, что мы прошли лишь один из этапов духовного становления.

брахманда бхрамите кона бхагйаван джива гуру-крина-прасаде пайа бхакти-лата-биджа

(«Шри Чайтанья-чаритамрита», Мадхья-лила, 19.151) <sup>23</sup>
Премно хи биджа-прадам <sup>24</sup>. Обязанность гуру — дать уче-

нику семя Кришна-*премы*, любви к Богу. Поэтому не отчаивайтесь! Если мы, получив семя любви, посадим его в благо-

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> «Когда преданный благодаря самопреданию обретает духовное существование, он начинает служить лотосоподобным стопам Господа, пребывая в трансцендентном теле» («Шри Чайтанья-чаритамрита», Антья-лила, 4.193).Это вторая строка питируемого выше стиха из «Шри Чайтанья-чаритамриты» (Антья-

цендентном теле» («Шри Чайтанья-чаритамрита», Антья-лила, 4.193). Это вторая строка цитируемого выше стиха из «Шри Чайтанья-чаритамриты» (Антьялила, 4.193).

23 «Согласно своей карме все живые существа блуждают по вселенной. Одни из них поднимаются до высших планетных систем, другие опускаются на низшие. Из многих миллионов блуждающих живых существ, тот, кто очень удачлив, получает по милости Кришны возможность общаться с подлинным духовным учителем. По милости Кришны и духовного учителя он обретает семя преданного служения».

Вот как следует понимать процесс духовного становления. Не теряйте надежды. У нас было два великих *гуру*: Шри-

датную почву, то со временем оно станет трансцендентным.

ла Свами Махарадж (Шрила А. Ч. Бхактиведанта Свами Ма-

харадж) и Шрила Гуру Махарадж (Шрила Бхакти Ракшак Шридхар Дев-Госвами Махарадж). Не сомневайтесь: мы получили семя любви к Богу. Это семя трансцендентно, и мы

видим, как по всему миру люди поют мантри

## **Конец ознакомительного** фрагмента.

Текст предоставлен ООО «ЛитРес».

Прочитайте эту книгу целиком, <u>купив полную легальную</u> версию на ЛитРес.

Безопасно оплатить книгу можно банковской картой Visa, MasterCard, Maestro, со счета мобильного телефона, с платежного терминала, в салоне МТС или Связной, через PayPal, WebMoney, Яндекс.Деньги, QIWI Кошелек, бонусными картами или другим удобным Вам способом.