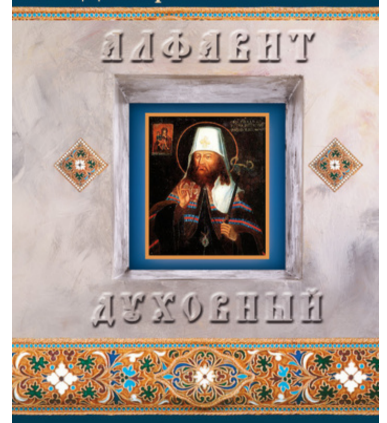
#### Святитель Димитрий Ростовский



#### Святитель Димитрий Ростовский **Алфавит духовный**

Текст предоставлен правообладателем http://www.litres.ru/pages/biblio\_book/?art=436415 Ростовский Димитрий, святитель. Алфавит духовный.: Сибирская Благозвонница; Москва; 2010 ISBN 978-5-91362-340-9

#### Аннотация

Мало кто не знает имени великого святителя Русской Православной Церкви – Димитрия, митрополита Ростовского, автора 12-томного свода житий святых. Его творения, как сказал свт. Игнатий (Брянчанинов), «носят на себе печать благодатного помазания Божия и сообщают это помазание читателям своим...». Одно из таких творений – «Алфавит духовный», где представлены почти все заповеди и добродетели христианские. Димитрий Ростовский посвящает эту книгу юному поколению и всем православным благочестивым христианам, начинающим и совершающим дело своего спасения. По Благословению митрополита Ташкентского и Среднеазиатского Владимира Рекомендовано к публикации Издательским Советом Русской Православной Церкви ИС10-12-1007

#### Содержание

| О том, что только о Едином Господе радоваться | 4  |
|-----------------------------------------------|----|
| подобает, а не о тленных вещах мира сего      |    |
| Алфавит духовный                              | 11 |
| Часть І                                       | 16 |
| Глава первая                                  | 16 |
| Глава вторая                                  | 20 |
| Конец ознакомительного фрагмента.             | 23 |

#### Ростовский Димитрий, святитель Алфавит духовный

## О том, что только о Едином Господе радоваться подобает, а не о тленных вещах мира сего

Ты покров мой: Ты охраняешь меня от скорби, окружаешь меня радостями избавления, — говорит пророк (Пс. 31, 7). Некогда Ангел сказал Товии: Радуйся, Товие, радость тебе всегда да будет! — Товия же отвечал Ангелу: Какая мне будет радость, когда я сижу во тьме, света небесного не вижу? Какая может быть радость душе в этой плачевной юдоли? Сидящему во тьме и сени смертной, в бессловесных наследиях и ничего иного не ожидающему, как только смерти, как только исхода отсюда, как только неизвестной кончины, какая может быть радость сущему в скорби и горести? Какое веселие сидящему во тьме? Какая прохлада находящемуся в узах? Какое утешение ожидающему горькой смерти? Никакого.

И действительно. Чем ты хочешь утешаться? Славою ли

часто погибающим? Сластями ли и похотями плотскими, обращающимися в гной и смрад? Благолепием ли или красотою плоти, удобно тлеющею и изменяющеюся в прах и пепел?

Не имеешь ты, человек, чем бы мог утешиться в веке сем

мира сего, скоро исчезающею? Именем ли или богатством,

многоплачевном; напротив, плакать и рыдать здесь нужно тебе. Ибо не в отечестве живешь, но в изгнании, не в мире и покое, но в борьбе сильного ратоборства, не в радости и веселии, но в юдоли сей плачевной. Кто веселится, будучи в долгах? Кто утешается, находясь в темнице? Кто радуется, ожидая смерти? Никто.

а не радости, тяжести и горести, а не утешения. Ничего в нем нет постоянного и непреложного. Радость его смешана со скорбью, веселие с печалью – слава изменчива, богатство пропадает, красота обращается в прах и пепел, плотское наслаждение переходит в смрад и гной. Наконец, все сие пре-

рывается внезапной смертью и исчезает.

Мир сей исполнен плача, а не веселия, скорби и печали,

Ничего в мире сем нет достойного радости и веселия, ничего нет достойного утешения и благомыслия, но все исполнено плача и рыдания. Век человеческий суета сует. Ибо родится человек от тли, растет в болезнях и недуге, жизнь свою изнуряет в скорбях и печалях, в молве, в буре, в безвестии и

во всяком непостоянстве. Ибо везде беды, везде наветники, везде гонители, везде борьба и недоумения, везде боязнь и

страх. Нигде нет мира и покоя. Весь мир исполнен бед и немиролюбия. Куда ни обратишься, везде увидишь борьбу и ратование. Отсюда ратует

объедение; оттуда пьянство; отсюда леность; оттуда бесчувствие; отсюда похоть; оттуда скверное рачение; отсюда страх; оттуда грех и преступление; отсюда бесстрашие. Нет ничего, о чем бы можно было в веке сем порадоваться.

А потом придет смерть, придет разлучение со всем и со всеми, придет внезапное изменение всего, душа пойдет в иной век и примет мзду по делам, которые здесь сделала, а плоть останется на съедение червям, обратится в смрад и гной. Нет ничего в мире сем радостного.

менном не радуйся, потому что все в нем непостоянно и превратно, все в нем ложно и изменчиво. Если же хочешь утешаться – утешайся Одним Господом; если хочешь радоваться – радуйся о Едином Господе. Ибо радость плотская скоро гибнет, а радость о Господе вовеки пребывает; утешение земное внезапно исчезает и обращается в горесть, а утеше-

ние Пресвятого Духа всегда о Господе утешает и будет уте-

шать во веки вечные – утешением неизреченным.

Потому не радуйся в веке сем плачевном, ни о чем вре-

Итак, радуйся не о чем-либо ином, но о Господе. Веселитесь о Господе и радуйтесь, праведные; торжествуйте, все правые сердцем, — говорит пророк (Пс. 31, 11). И Апостол говорит: всегда радуйтесь о Господе, непрестанно молитесь, за все благодарите (1 Фес. 5, 16–18). В этом наше спасение. радуйся, о Едином Боге веселием веселись.

Во временном ни в чем нет истинной радости: там радость фальшивая, временная, безумная. Ибо во тьме света не бывает, в смерти жизни не найдешь. Во лжи правда не является. Радость мира сего фальшива, утешение его изменчиво, веселие легко и скоро проходит. На короткое время радость

Не о чем ином радуйся, только о Господе. Ибо всякая радость не о Господе есть ложь, обольщение; всякое утешение не о Господе есть тяжесть и смущение души. Итак, радуйся не о пище и питии, не о богатстве и славе мира сего, не о каких-либо красотах и бессмысленных похотях, но о Господе

мя веселие – и внезапно плачь и рыдание; еще утешение не прошло – и уже постигла скорбь и печаль.
Потому радуйся радостию о Едином Господе и веселись веселием о Нем.

Радуйся о Господе Боге, ибо Бог твой – Бог великий, веч-

и утешение – и внезапно наступает горесть, на короткое вре-

ный, бессмертный, всемогущий Вседержитель; Бог щедрый, милостивый, праведный, человеколюбивый и премилосердный; Отец щедрот, Бог всякого утешения. Его есть небо и земля, горы и холмы, дерева и дубравы. Его – всякое дыхание и вся тварь, видимая и невидимая, которая на небе и на зем-

ле. Его – солнце и месяц, звезды и все небесные стихии; Его – воды и реки, моря и озера, источники и бездны, град и снег, дожди и ветры, громы и молнии. Его – все люди и все роды земнородные. Его – Ангелы, Архангелы, Престолы, Гос-

кой, небоязненность и беспечалие. Там слава, богатство, сокровища и вечное наслаждение. Там радость, веселие, свет, озарение, красота, благолепие, сладость и всякое утешение. Там свобода, простор, обилие и век неизменяемый. Там все есть, что только люди любят. Только прилепись к Господу Богу твоему всею душою твоею и о Нем Едином радостью радуйся и веселием веселись.

Радуйся о Господе и приноси Ему благодарение, потому

подства, Херувимы, Серафимы и все Небесные Силы. Там правда, там суд нелицемерный, сама благость и человеколюбие, там премудрость и источник разума. Там тишина, по-

что Он сотворил тебя по образу и по подобию Своему – привел тебя от небытия в бытие, славою и честью венчал тебя. Не сотворил тебя зверем, или китом, или другим каким животным, но человеком, тварью разумною, почтил душу твою бессмертием и свободною волею. Если мы и умираем плотью временною, то переселяемся в лучшие селения и душою пребываем вечно – пребываем не тысячу, или две, или три

тысячи лет, но веки вечные, конца не имеющие. Радуйся о Господе и приноси Ему благодарение, потому что Он все сотворил ради тебя. Ради тебя сотворил Он все небо и землю, солнце, луну и все звездное – небесное – укра-

шение. Ради тебя существуют звери, скоты, птицы пернатые и всякое животное. Ради тебя - моря, реки, источники, озера, различные рыбы, превеликие киты. Ради тебя – леса, дубравы, различные пустыни. Ради тебя сотворено все видимое и невидимое. Радуйся о Господе и приноси Ему благодарение, что Он

промышляет о душе твоей: защищает тебя. Сохраняет тебя, покрывает тебя, заступает душу твою, дарует тебе крепость, здоровье, живит тебя, вразумляет тебя, просвещает тебя на всякие добрые дела. Все делает о тебе праведно и милосердно.

Радуйся о Господе и приноси Ему благодарение, что Он,

все о тебе устроил праведно и милосердно и непрестанно

Бог всесильный и пребогатый, тебя ради обнищал, тебя ради соделался человеком, чтобы соединить тебя воедино с Собою. Не возгнушался взять наше естество, чтобы отдать всего Себя нам. Тебя ради Он положен был в яслях; тебя ради повит был пеленами одевающий небо облаками; тебя ради в восьмой день обрезан был; тебя ради бежал в Египет; тебя ради крестился в Иордане; ради тебя преклонил Главу Предтече – да тебя вознесет горе; не требуя крещения, крестился – да подаст тебе Крещением очищение.

Радуйся о Господе и приноси Ему благодарение, потому

ноги Свои на Кресте, вкусил оцта и желчи, прободен был копием в пречистое ребро Свое; ради тебя излиял пречистую Кровь Свою, искупил тебя Кровью Своею; тебя ради положен был во гроб; тебя ради в третий день воскрес из гроба да дарует всем нам воскресение от гроба.

что ради тебя Он был бит, бесчещен, оплеван, заушен, связан, уязвлен терновым венцом; ради тебя пригвоздил руки и

во принимает тебя кающегося. Сколько ты пред Ним согрешаешь! А Он тебя не отвергает. Сколько делаешь преступлений! А Он не отвращается от тебя. Сколько ты падаешь! А Он восстановляет тебя, долго терпит и не тотчас предает

Радуйся о Господе и приноси Ему благодарение за то, что, если ты и тьмами тем согрешаешь пред Богом, Он милости-

смерти, когда ты, может быть, обратишься. Он дал тебе закон и видение воли Своей, не лишил тебя Крещения, не оставил тебя погруженным в иноверии или пагубной ереси.

тебя смерти, но ожидает обращения твоего даже до самой

Слава неисповедимому Его милосердию! Слава премудрому Его устроению!

Слава неизреченной и непостижимой Его благости и человеколюбию! Ибо Тому подобает всякая слава, честь и держава со Безначальным Его Отцом и с Пресвятым, и Благим, и Животворящим Духом ныне, и присно, и во веки веков, аминь.

#### Алфавит духовный

Аз. Аз, будучи Адамова естества, советую тебе, обоего по-

ла Адамову естеству: будь смирен – имея Адамово естество, смирен будь – помня слово праведного осуждения, сказанное Самим Богом, *ибо прах ты и в прах возвратишься* (Быт. 3, 19).

**Буки.** *Бога* познавай, разумей благодеяния Его, ходи в заповедях Его – и будешь наследником вечных благ Его.

поведях его – и оудешь наследником вечных олаг его. Веди. *Веруй* в Бога, веруй Богу, имей всегда и во всем воздержание, всегда помни о смерти и изменении всех ве-

щей – и ни к чему мирскому не будешь иметь пристрастия. Глаголь. Блюди себя от *греха* – малого и великого, всегда

имей пред очами грехи твои, чтобы усерднее каждый день прибегать к покаянию.

Лобро Лень ото дня восходи на гору добродетелей

**Добро. День** ото дня восходи на гору добродетелей, непрестанно, на всякий день, прилагай усердие к усердию – да направишь себя на все стези правые.

**Есть.** *Есть* надежда всему доброму, есть вечный покой всякому труду, подвигу веселие и в грядущем веке воздаяние.

**Живете.** Всегда поминай *Жизнь* Вечную и будущие блага – да всегда возносится к ним сердце твое.

**Зело.** Будь *зело* (весьма) тщателен и усерден в своем звании и положении, дабы не всуе (напрасно) изнурять тебе

жизнь свою. Земля. Зря тварь, дивись и приноси славословие Творцу

твари; не к твари прилагай свои чувства, но к Богу – Творцу всего – возводи сердце и душу твою.

**Иже.** *Иже* (кто) имеет усердие к добру, тому дается оно, а кто не имеет, и того отнимется и то, что он думает иметь (Лк. 8, 18). Истину люби, блюдись от всякой лжи – да избежишь ска-

7). **Како.** K Богу всегда и непрестанно возводи ум и душу твою и никогда не выпускай Его из сердца и памяти твоей – да всегда с Ним будешь соединен.

занного пророком: Ты погубишь говорящих ложь (ср. Пс. 5,

**Люди.** *Любить* Бога от всего сердца твоего потщись – да будешь свободен от всякого земного пристрастия и уверен в спасении твоем.

Мыслете. Молитве непрестанно прилежи, ибо это есть некрадомое сокровище: ею, как лествицей, удобно взойдешь к Богу.

**Наш.** *Не* прилагай сердца твоего к земному – да не уподобишься соли, потерявшей силу, и да не явишься весь непотребным, но к Единому Богу и сердце, и душу твою имей пригвожденными – да пребудешь в любви Его неподвижен.

Он. Он Един есть Господь – Источник всех благ и Податель Жизни Вечной.

Покой. Помни о Господе непрестанно – да пребывает

постоянно и всякий день омывай душу свою теплыми слезами – да паче снега убелишься и непосрамленным лицом явишься пред Господом.

Рцы. *Руки* твои как можно чаще усердно воздевай к Богу

имя Его всегда в сердце и в устах твоих. Прилежи покаянию

в молитве, всегда ожидая оттуда помощи, чтобы победить мысленного Амалика, то есть диавола.

Слово. Помня о *смерти*, блюдись скупости и стеснения

хода не затворишь себе двери милосердия Божия. **Твердо.** *Тихим* бывай со всеми, нетщеславным и кротким – да явишься истинным Христовым подражателем и

ближних – да, объятый неверием и скупостью, во время ис-

учеником – без порока. Ук. От *уныния* и лености тщательно сохраняй себя, если хочешь скоро найти вечное сокровище.

У. Усерден и тепл будь всегда к Богу – да будешь причастником Жизни Вечной. Ферт. Фараона мысленного в слезной воде старайся по-

**Ферт.** *Фараона* мысленного в слезнои воде стараися потопить, чтобы он, всегда нападая, не гнал тебя. **Хер.** *Христа* Единого взыскуй – да будешь с Ним вечно,

ибо взыскующие Его обретут великую милость и *не терпят* нужды ни в каком благе. (Пс. 33, 11).

**От.** Зная *отица* и мать, друзей и сродников, знай, что у тебя есть Бог, Который есть начало жизни и бесконечный конец всему. Не пренебрегай духовного отеческого наставления – да не преткнешься в стезях твоих.

Цы. Цель и пристанище твое да будет Един Господь, надежда же и упование – Пресвятая Любовь Его.

**Червь.** Возлюби *чистоту* и целомудрие истинно – да чистый прилепишься Чистому. Покаяния от часа до часа не отлагай – да не погубишь напрасно времени исправления.

**Ша.** *Шестокрылые* добродетели да будут всегда водружены в душе твоей, то есть усердие, дружелюбие, благой образ, рассуждение, воздержание и любовь, которыми удобно

возвыситься до Неба. **Ща.** *Щедр* и милостив будь ко всем, да обрящешь в день Страшного Суда Господа милостивым и благоснисходительным к душе твоей. Всегда имей в памяти своей - одно, что-

бы всегда угождать Единому Богу и непрерывно восходить к Нему любовью.

Ю. Юностное, похотное, плотское безумие от себя отвергай, премудрости же духовной о Боге всегда поучайся всеусердно. **Я.** От *ярости*, гнева и злословия особенно охраняй себя

– да не помрачится у тебя сердечное око. Омега. От объядения и пьянства всячески сохраняй себя

– да не впадаешь всегда во все злое.

От. Отеческим духовным наставлением не пренебрегай, да не преткнешься в стезях твоих.

Пси. Псалмами и песнями Бога славословь непрестанно

– да имеешь это во всегдашнее себе утешение. Фита. Фарисейского тщеславного лицемерия особенно берегись – да не примешь себе здесь, на земле, тщеславием своим воздаяние за твои добрые дела.

#### Часть І

# Глава первая О том, что первою причиною падения Адамова было неразумие и совершенное непознание себя

- 1. Многие полагают многие и различные причины Адамова падения: одни неверие, другие непослушание, третьи гордость и славолюбие, иные же иные различные причины. Мы же ни одной из них не признаем первейшею, кроме неразумия и нерассмотрения всех вещей.
- **2.** Первейшая Адаму заповедь в Раю была делать и хранить, то есть делать разумом, чтобы хорошо разуметь, и хранить заповедь, чтобы не нарушить ее.

Но так как он не делал разумом, то и заповедания не сохранил, ибо от неделания умного прежде всего в Адаме возникло неверие – неверие Богу, сказавшему и заповедавшему; потом от неверия родилось преслушание и преступление; от преступления же явилось отпадение от Господней благодати и отчуждение от Божественной любви Его.

3. Если бы Адам разумел Благодетеля и порассудил о за-

вал, то не преслушал бы, не вкусил бы от заповеданного древа, не был бы изгнан из Рая, не подпал бы смерти и тлению, и Бог не творил бы стольких о нас чудес до тех пор, пока не

поведании, то не неверовал бы заповеданию, а если бы веро-

- и Бог не творил бы стольких о нас чудес до тех пор, пока не привел нас в разум и познание всех вещей.

  4. Как Адам отпал от Бога и благодати Его не по какой-ли-
- бо другой причине, а по неразумию, так и мы не иным чем можем присоединиться к Нему, а только разумом и познанием всех вещей. Ибо кто истинно познал себя, тот познал Бога, а кто познал Бога, тот познал себя тот соединился с Богом и, почив от всех дел и трудов своих, вошел во святи-
- лище Божие и всегда приносит умную службу Богу. **5.** Но никто не может познать Бога до тех пор, пока прежде не познает себя; не познает же и себя как должно, если не придет прежде в познание твари и в рассмотрение всех вещей, видимых и разумеваемых в мире. А когда придет в познание тварей, тогда может прийти и в познание себя и Бо-
- га. И таким образом придет в совершенное соединение любовью с Богом.

  6. Итак, если кто истинно хочет познать Господа, познать себя и с Ним соединиться любовью, тот должен прежде по-
- знать всю тварь видимую и разумеваемую, чтобы иметь рассмотрение всех вещей и всей твари: от кого и для чего все сие — так, чтобы ни одна вещь не была от него утаена и не производила недоумения; потом познать себя и все о себе таинство; затем познать Бога и все Его неизреченные благоде-

яния. Так человек приходит в совершенное познание всего. Ибо подобает прежде уразуметь все дольнее, потом – Горнее: не от высшего должны мы нисходить к низшему, но от низшего восходить к высшему. Поэтому Бог положил пред

очами нашими всю тварь и все устроение мира как бы некое училище, или зерцало, чтобы, поучаясь, восходили мы от дольнего к Горнему. Но если мы не познаем дольнего, то как можем уразуметь Горнее?

нение Заповедей Божиих, от хранения Заповедей Божиих – упование на Бога, от упования же на Бога – Божественная любовь, которая, умножаясь постепенно, приводит в постепенное соединение с Богом и исполнение закона и пророков.

7. От разума и познания рождается вера, от веры – хра-

- **8.** Насколько процветает разум, настолько возрастает вера; насколько возрастает вера, настолько умножаются добродетели, настолько усиливается и упование на Бога; и сколько кто уповает, столько и любит Бога, а сколько кто любит Бога, столько и соединяется с Ним, наслаждаясь Его Божественною славою.
- **9.** От неразумия рождается неверие, от неверия преслушание, от преслушания же всякий грех и преступление. Как может кто-либо веровать, ничего не разумевая? Неверующий же и ничего неразумевающий как может сохранять заповеди Господни? Несохраняющий же заповедей Господних как может иметь упование на Бога и любовь к Нему? Никак.
- как может иметь упование на Бога и любовь к Нему? Никак. 10. Итак, прежде всего подобает учиться не только внеш-

рит, сохраняет все Заповеди Господни, уповает на Бога, любит Его всем сердцем своим и соединяется с Ним воедино: весь бывает в Боге и Бог в нем пребывает. Таковой прежде Воскресения приемлет воскресение души и прежде конца жизни наследует Жизнь Вечную, потому что у него жизнью

разума и познания побеждено бывает бессловесие смерти: потому что сказано, есть живот вечный, да познаем Госпо-

 $\partial a$ ; а не разумевать о Нем – смерть.

нему труду, но и умному деланию: разуму и познанию. Научившийся разуму и познанию всех вещей удобно всему ве-

#### Глава вторая

## О том, что подобает делать разумом и хранить заповеди Господни

- 1. Мы сказали, что первейшая причина и начало Адамова падения было неразумие; причиною же доброго начинания и делания бывает разум, но разум, говорю, истинный и правый, ибо разум истинный приятен, а неправый отвергается. Но правый разум возрастает и умножается от умного делания и от хранения заповедей Господних, как и в Раю Адаму было заповедано делать и хранить, а так как он не делал разумом, то не сохранил и заповеди.
- 2. И бесы считаются разумными и премудрыми, но в истине не пребывают и не хотят пребывать в ней, посему и отвергнуты. Как милость без истины неприятна, так неприятна и премудрость неправедная, но та и другая должны быть уравнены, как говорит пророк: Милость и суд буду петь; Тебе, Господи, буду петь. Буду размышлять о пути непорочном когда придешь ко мне?(Пс. 100, 1–2). Так и разум подобает иметь и беспорочно прославлять наравне с правдою.
- **3.** Бог ничего так не любит и не требует, как истину и правый разум, посему весь наш подвиг, все труды и все заботы должны быть направлены к тому, чтобы стяжать правый разум, содержать истину и пребывать в ней до самой смерти:

и говорящие против истины, хотя и велемудрствуют и много делают козней, вместо истины проповедуют ложь. Но ложь никогда не может быть правдою, приятною Господу.

4. Еретики и все зломудрствующие также кажутся мудры-

будь Мне верен до смерти, и дам тебе венец жизни, – говорит Господь (Откр. 2, 10). Все же развратно мудрствующие

- ми и разумными, но они не пребывают и не хотят пребывать в истине, ибо помрачились в разуме и ослепли от своей лжи. Потому мудрость их отвергнута и попрана: мудрость с ложью и философия с неправдою не могут быть приняты. Например: как могут быть приняты Богом любомудры западные, мудрствующие противное Церкви, содержащие истину
- в неправде? Никак. **5.** Разум, уклоняющийся от истины, неправ и Богу неприятен. Находящийся в таком разуме впадает в злолукавые действия, подпадает под власть отца лжи беса и уклоняется в разные ереси. А кто ищет истинного и правого разума, тот взыскует Господа и обретает Его, ибо никто нигде не
- ма, тот взыскуст господа и обретает Его, иоо никто нигде не может обрести Его, как только в истинном и правом разуме.

  6. Как неправильно стреляющие никогда не попадают в цель, так и неправильно мудрствующие далеко отстоят от ра-
- зума Божия. Многие желают приблизиться к нему, многие борются, многие имеют о сем тщание; однако не все равно и прямо достигают цели, потому, целя далеко, остаются в неиз-
- вестности. **7.** *Рожденное от плоти есть плоть; а рожденное от Духа*

зум, соединяясь в познании всех вещей с разумом Божиим, зачинает плод духа и, пребывая всегда в известных подвигах, чрез несколько времени рождает дух. Страха ради Твоего, — говорит пророк, — Были беременны, мучились, — и рождали как бы ветер; спасения не доставили земле, и прочие жите-

*есть дух*, – говорит Господь (Ин. 3, 6). Как плоть, сочетавшись с плотью, рождает плоть, так правый и истинный ра-

ли вселенной не пали (Ис. 26, 18). Не имеющий же правого разума никогда сего не получит.

8. Но для желающего иметь правый разум требуется

**8.** Но для желающего иметь правый разум требуется непрестанное умное делание, ибо непросвещающий ума разумом и незаботящийся о сем, хотя бы и имел естественный

и обученный внешним любомудрием разум, не получает от

этого никакой пользы. Как золото, находящееся в земле, не обделанное и не пережженное, малоценно или как дерево, не очищаемое, не прививаемое, не пересаживаемое, приносит мало плода, да и то несладкого, так и разум, не просвещенный разумом Божиим, или остается бесплодным, или приносит плоды горькие, ничего не стоящие. Насколько кто будет заботиться о возделании своего разума, настолько и плодов от него получит и увидит широту его.

### **Конец ознакомительного** фрагмента.

Текст предоставлен ООО «ЛитРес».

Прочитайте эту книгу целиком, <u>купив полную легальную</u> версию на ЛитРес.

Безопасно оплатить книгу можно банковской картой Visa, MasterCard, Maestro, со счета мобильного телефона, с платежного терминала, в салоне МТС или Связной, через PayPal, WebMoney, Яндекс.Деньги, QIWI Кошелек, бонусными картами или другим удобным Вам способом.